


ELBEN M. LENZ CÉSAR

A GRANDE

RECONSTRUÇÃO



A GRANDE RECONSTRUÇÃO

Categoria: Evangelização | Estudo Bíblico | Vida cristã

Copyright © Editora Ultimato
Todos os direitos reservados

Primeira edição eletrônica: Maio de 2018
Diagramação: Bruno Menezes
Capa: Ana Cláudia Nunes

PUBLICADO NO BRASIL COM TODOS OS DIREITOS RESERVADOS POR:

EDITORA ULTIMATO LTDA
Rua A, no 4 - Caixa Postal 43
36570-000 Viçosa, MG
Telefone: 31 3611-8500
www.ultimato.com.br



SUMÁRIO

Apresentação 					           6

PARTE 1: A catástrofe

Tudo era muito bom 				          8
Alguém deixou entrar alguma coisa 		       11
O maior estrago 					         13
Forças ocultas 					         16
O rei dos terrores 					         19
Gemidos da criação 				        22
Reações da santidade 				        25

PARTE 2: A reconstrução

O Senhor proverá 					         29
Transferência e substituição 			        33
Mesa bem suprida 					         37
Mais poderoso do que a morte 			       41
Do lado de fora					         44
Tudo está feito 					         47

Ele é digno 						          50



Este livro foi escrito por Elben M. Lenz César em 1966, 
a pedido de um missionário holandês. O objetivo era 
escrever algo simples que aumentasse a convicção dos 
crentes daquela época.



APRESENTAÇÃO

Há dois textos de importância capital nas Escrituras Sagradas. 
Falam de duas realizações opostas: a de introduzir o pecado 
no mundo e a de retirar o pecado do mundo. Referem-se a 
duas pessoas distintas: Adão e Cristo. Explicam uma série de 
coisas que de outro modo não seriam esclarecidas.

O primeiro versículo foi dito por Paulo na Carta aos 
Romanos: “Por um só homem entrou o pecado no mundo”. 
O segundo são palavras da apresentação oficial de Jesus ao 
povo feita por João Batista: “Eis o Cordeiro de Deus que tira 
o pecado do mundo!”.

O pronunciamento de Paulo explica a razão do caos em 
que a humanidade tem vivido, a origem da maldade huma-
na e de tudo que produz dor e sofrimento, quer físico quer 
moral. A declaração do precursor de Jesus apresenta a base 
do entusiasmo e da esperança de que muitos são possuídos, 
mesmo em meio a circunstâncias difíceis e sombrias.

A Grande Reconstrução pretende analisar as implicações do 
primeiro e do segundo textos, por meio de duas seções distintas.



PARTE 1

A CATÁSTROFE
“Por um só homem entrou o pecado no mundo” (Rm 5.12).



TUDO ERA MUITO BOM

DEUS ESTAVA CRIANDO os céus e a terra e verificava a cada 
passo se as suas obras saíam a contento. Tudo lhe agradava.  
A luz era boa porque despachou para longe as trevas que 
prevaleciam sobre a face do abismo. A configuração geográfica 
com a separação entre as águas e a porção seca pareceu-lhe 
excelente. Todas as espécies de vida vegetal foram criadas e 
providas de um sistema próprio de preservação e multiplicação. 
A relação entre a Terra e o sol, entre a Terra e seu satélite natural, 
a lua, foi previsto e determinado com precisão matemática. Basta 
lembrar que uma alteração nas distâncias e nos movimentos 
entre eles produziria um desastre de proporções incalculáveis. 
Os peixes, os répteis, as aves e os mamíferos viveram a existência, 
dotados de meios de reprodução. Deus mesmo vai verificando 
se cada ato criador era bom, como se lê em Gênesis, capítulo 
um, versos 4, 10, 12, 18, 21 e 25.



9Tudo era muito bom

A esta altura Deus vai preocupar-se diretamente com o 
homem, por causa de quem todas as demais obras haviam sido 
até então consumadas. O homem seria a coroa de toda a criação. 
Naquele extraordinário momento criou Deus o homem e o 
criou à sua imagem. Percebeu-se de imediato a superioridade do 
homem. Como os animais, os vegetais e os minerais, o homem 
é a criação de Deus. O especial é que, além de ser obra das 
mãos de Deus, o homem foi formado à semelhança do Criador. 
Vê-se essa semelhança na liberdade de ação com que Deus 
dotou o homem, que não agiria por impulso de instintos, como 
os animais. Teria inteligência, poder de discernir e raciocinar.  
O homem não seria um autônomo acionado por Deus, nem 
um fantoche desempenhando inconsciente um papel qualquer. 
Ele teria autodeterminação. A semelhança com Deus quer 
dizer também que o homem foi criado reto, sem pecado, sem 
propensão pecaminosa.

Ao soprar-lhe nas narinas o fôlego da vida, Deus emprestou 
algo de si ao homem. Por esta razão, o homem sente-se atraído 
por Deus, sente falta dele e é incapaz de satisfazer-se totalmen-
te sem ele. É a tal sede de Deus de que se queixava o salmista  
(Sl 42.1-2). Ao invés de ser prejudicial, esta circunstância leva o 
homem ao inaudito privilégio da comunhão pessoal e real com 
o Todo Poderoso Criador.

Há quem veja uma falha grave na obra da criação: se Deus 
sabia que o homem comeria o fruto proibido, por que permitiu 
que ele corresse tal risco? Pela própria natureza do homem isso 
seria inevitável. O homem deveria desenvolver sua bondade e 
sua retidão originais não por obrigatoriedade, ou imposição, 
nem por ausência de possibilidade de pecar ou deixar de pecar. 
A menos que sua determinação seja deixar de pecar. A prova 
a que Deus foi submetido era mais um privilégio do Criador. 
Essa circunstância também fazia parte do esquema divino e 
mostra a coerência de seus desígnios.



10 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

Percebeu Deus a existência de alguma coisa que não era 
boa: “Não é bom que o homem esteja só”. O senão foi ime- 
diatamente reparado com a formação da mulher.

Ao final de seus atos criadores, “viu Deus tudo quanto 
fizera e eis que era muito bom” (Gn 1.31). De fato tudo saiu 
a contento, sem um defeito ou lapso.



ALGUÉM DEIXOU ENTRAR  
ALGUMA COISA

HÁ UM GRANDE CONTRASTE entre os fatos nos primeiros dois 
capítulos da Bíblia e as narrativas dos capítulos 4 e 11 de Gênesis. 
Naqueles encontramos perfeição absoluta, ausência de maldade 
e uma curiosa comunhão entre Deus e o homem; nestes vemos 
uma série crescente de coisas desagradáveis e surpreendentes.

O homem é tomado por um sentimento horrível de inveja. 
A ira toma o lugar da inveja e, no seu ápice, gera o crime de 
homicídio. Como se trata de irmãos carnais, o crime assume 
o aspecto mais hediondo possível: estamos diante de um fra- 
tricídio! O transgressor não para e, ao ser arguido por Deus, 
responde com mentira e aspereza. Estas coisas não impedem 
que a vida continue. Mas é uma vida diferente, estranha, 
insuportável, cheia de riscos e imprevistos, de insatisfação e 
confusão. O homem progride, faz descobertas, tem iniciativas, 
introduz-se no campo das artes, aprende trabalhar com ferro e 



12 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

bronze, explora riquezas da terra e multiplica-se rapidamente. 
Porém, é incapaz de controlar uma força desencadeada contra 
ele algum tempo antes.

Um tal Lameque inaugura a prática da poligamia e da vio- 
lência. Gloriava-se de ter assassinado o homem que o ferira 
e o rapaz que o pisara. Fazia trovas e cantava ameaças a suas 
esposas. A terra enche-se de violência. O homem desce ao nível 
dos animais: vai prevalecer pela força. As reservas morais desa- 
parecem e generaliza-se a corrupção. Era continuamente mau 
todo desígnio do coração do homem. A situação chega a ponto 
de exigir a intervenção drástica de Deus por meio do Dilúvio. 
No reinício de tudo novamente se manifesta e se multiplica a 
ação daquela força que o homem não sabia conter. O homem 
manda Deus às favas e pretende viver a seu bel-prazer.

Alguém deixou entrar alguma coisa que deu origem a tudo 
isso. Quem é esse alguém? Quem é essa alguma coisa? Na Carta 
aos Romanos (5.12), Paulo menciona esse incidente e explica: 
“Por um só homem entrou o pecado no mundo”. Refere-se a 
Adão e à história do capítulo 3 de Gênesis. Um grande mistério 
haveria na Bíblia e na história do homem se esse capítulo fosse 
suprimido. É ali que encontramos o registro da mais triste 
história até hoje escrita. Adão cedeu à tentação, desobedeceu, 
errou o alvo de sua vida. A sua queda deu lugar à entrada do 
pecado no mundo terráqueo e na experiência humana.

Pecado e desobediência antecedem a criação da terra e 
do homem. Não estamos informados com precisão sobre 
sua origem e desenvolvimento. Mas uma coisa a Bíblia nos 
revela com clareza: foi o primeiro homem. Adão, o introdutor 
do pecado aqui em nosso habitat. Podemos não conhecer 
a origem do pecado no universo, mas estamos muito bem 
cientificados da origem do pecado na história do homem.  
O pecado foi importado. Não é produto da terra nem obra 
das mãos do Criador.



O MAIOR ESTRAGO

O PECADO DE ADÃO não foi um ato isolado. Trouxe sérias 
e tremendas implicações que, às vezes, são mal compreendidas 
e aceitas com má vontade. “Por um só homem entrou o pecado 
no mundo”: não apenas na história, mas também, desgraçada- 
mente, na própria natureza humana. Além de mero ato o pecado 
passou a ser ainda grave estado. Assim é que todos possuímos 
uma natureza pecaminosa, uma propensão, inclinação ou pendor 
constante para a prática de coisas condenáveis. “Esforçamo-nos 
para conseguir o que é proibido, desejamos as coisas que nos são 
negadas” (Ovídio). É o pecado em estado latente.

Os mais santos e notáveis homens de Deus não foram isentos 
dessa natureza corrompida. Tiago declara que o profeta Elias 
era homem semelhante a nós, sujeito aos mesmos sentimentos 
(Tg 5.17). Não foi a ausência de pecaminosidade que imprimiu 
nova direção à vida de Moisés, e sim uma decisão corajosa de 



14 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

preferir agradar a Deus a usufruir prazeres transitórios do 
pecado (Hb 11.25). Todos tiveram de oferecer resistência ao 
pecado, tiveram de esmurrar a carne, tiveram de assassinar 
a herança adâmica vez após vez, momento após momento.

Apenas Adão (e até à ocasião em que desobedeceu) não 
tinha propensão pecaminosa. Poderia ser tentado, como de 
fato o foi, por alguma força exterior. Não seria forçado a cair. 
Era uma questão relativamente fácil: guardar ou não a palavra 
do Criador. Com o insucesso, Adão sai de seu estado original, 
desfigura sua presença com Deus e perde a inocência pessoal. 
Estavam em seu poder as chaves da perpetuação da espécie. 
Aos seus descendentes imediatos e remotos transmite Adão 
sua própria imagem (que não é mais exatamente a de Deus) e 
suas tendências pecaminosas recentemente adquiridas. Daí a 
multiplicação da espécie coincidir com a multiplicação do mal. 
Centenas de anos depois, Jesus vai lembrar que “de dentro 
do coração dos homens é que procedem os maus desígnios, a 
prostituição, os furtos, os homicídios, os adultérios, a avareza, 
as malícias, o dolo, a lascívia, a inveja, a blasfêmia, a soberba, a 
loucura: todos estes vêm de dentro e contaminam o homem” 
(Mc 7.21-23). Agora, é fácil descobrir porque Caim, no raiar 
de nossa história, se tornou o protagonista de cenas tão repe- 
lentes: ele abriu as comportas de sua natureza pecaminosa e 
a inveja, a ira, os maus desígnios, a loucura, o homicídio e a 
soberba fluíram.

É interessante observar que alguns literatos latinos, não 
cristãos, se queixavam da presença de uma força contrária e 
nociva, interior, usando frases semelhantes às do apóstolo 
Paulo na Carta aos Romanos (7.15, 18). Paulo: “Sabia como 
me comportar, mas, mísero de mim, não tinha força para 
agir”. Ovídio: “Vejo o que é pior”. Sêneca: “Oh! Que é isso 
que, quando queremos ir para um lado, nos arrasta para o 
lado oposto?”. Paulo: “Porque nem mesmo compreendo o meu 



15o maior estrago

próprio modo de agir, pois não faço o que prefiro, e sim o que 
detesto. O querer o bem está em mim; não, porém, o efetuá-lo”.

Analisando os impulsos de sua estranha e contraditória 
natureza, Paulo descobre a presença do pecado no mais 
profundo de seu ser: “Se faço o que não quero, já não sou eu 
quem o faz, mas o pecado que habita em mim”. “Ao querer 
fazer o bem, encontro a lei de que o mal reside em mim. Mas 
vejo, nos meus membros, outra lei que, guerreando contra a 
lei de minha mente, me faz prisioneiro da lei do pecado que 
está nos meus membros” (Rm 7.20, 21, 23). Reconhecendo o 
potencial pecaminoso de seu coração, Paulo juntamente com 
Barnabé se identifica com os pagãos da Ásia Menor, afirmando: 
“Nós também somos homens como vós, sujeitos aos mesmos 
sentimentos” (At 14.15). Neste sentido, Paulo não era diferente 
de Caim ou Lameque! A única diferença está no fato de que 
estes não puderam nem quiseram conter os ímpetos do pecado, 
e Paulo, por meio de recursos que veremos oportunamente, 
represou a propensão pecaminosa.

Assim como só enxergamos dez por cento de um iceberg 
porque o grosso mesmo está submerso, o que vemos de mal em 
uma pessoa não representa a sua capacidade pecaminosa total. 
Há dois séculos o poeta alemão Goethe confessou: “Não vejo falta 
cometida que eu não pudesse ter cometido”. Samuel Johnson 
quis dizer a mesma coisa quando escreveu: “Cada qual sabe de 
si mesmo o que ele não ousa contar ao seu mais íntimo amigo”. 
Aliás, não foi Sêneca, há dois milênios, quem chegou à conclusão 
de que “somos todos perversos?”. “O que um reprova no outro, 
ele o achará em seu próprio peito. Vivemos entre perversos, sendo 
nós mesmos perversos”. Tem razão o provérbio chinês: “Há só 
dois homens bons: um morreu e outro ainda não nasceu”.

O maior estrago causado pela queda de nossos primeiros 
pais foi a continuação de nossa natureza pecaminosa. “Deus fez 
o homem reto, mas ele se meteu em muitas astúcias” (Ec 7.29).



FORÇAS OCULTAS

DESDE A TRISTE EXPERIÊNCIA da queda, o homem é 
importunado pelo pecado por meio de sua própria pecami- 
nosidade e por meio de forças externas. É engano pensar que 
o mal vem apenas de dentro ou apenas de fora. As duas for-
ças se unem para conseguir os mesmo resultados. Em certas 
ocasiões, uma pode exercer mais pressão ou até agir sem inter- 
ferência da outra. O ensino de Paulo é que o homem natural 
anda segundo as inclinações da carne (natureza pecaminosa), 
fazendo a vontade dela e dos pensamentos, e segundo o curso 
deste mundo mantido pelo príncipe da potestade do ar, pelo 
espírito que agora atua sobre eles (Ef 2.1-3).

Com o pecado veio também o domínio satânico sobre o 
mundo terráqueo. Em três ocasiões, Jesus refere-se a Satanás 
como “o príncipe deste mundo” (Jo 12.31, 14.30 e 16.11). Paulo 
modifica um pouco a frase para o “príncipe da potestade do 



17o maior estrago

ar” (Ef 2.2) e, em outra carta, diz respeito a ele mencionando 
as palavras “deus deste século” (2Co 4.4).

Não é possível entender a tão grande influência de Satanás 
sobre os homens, nem a sua impressionante liberdade de 
ação, nem a extensão de seu domínio sem relacioná-las com a 
desobediência do primeiro homem. “Por um só homem entrou 
o pecado no mundo.” Satanás valeu-se dessa oportunidade 
e penetrou também no mundo ao lado ou imediatamente 
atrás do pecado, empurrando-o. O governo do mundo ou das 
nações em certo aspecto está em suas mãos. São significativas as 
palavras por ele pronunciadas por ocasião da tentação de Jesus, 
ao mostrar-lhe, num momento, todos os reinos do mundo: 
“Dar-te-ei toda esta autoridade e a glória destes reinos, porque 
ela me foi entregue, e a dou a quem eu quiser” (Lc 4.6). Mais 
significativo é o fato de Jesus não desmentir Satanás neste 
pronunciamento. Concordam com isto as palavras de Cristo a 
Pilatos: “Agora o meu reino não é daqui” (Jo 18.36) e a profecia 
do Apocalipse: “O reino do mundo se tornou de nosso Senhor 
e do seu Cristo, e ele reinará pelos séculos dos séculos” (11.15). 
Agora, Satanás é o grande usurpador.

Não se nega o fato de que certas pessoas se entregam incon- 
dicionalmente a Deus e se tornam instrumentos poderosos 
em suas mãos para o bem-estar de centenas e milhares de cria- 
turas. Semelhantemente somos obrigados a admitir o inverso: 
a existência daqueles que, consciente ou inconscientemente, 
se tornam instrumentos nas mãos do “príncipe deste mundo”. 
É óbvio que Satanás toma partido dos já claramente abertos 
ao pecado, das tendências pecaminosas de cada um, da ambição 
pelo dinheiro, por posição e poder. Exemplifica-o Judas.  
O amor ao dinheiro levou-o a criticar Maria por causa do nardo 
puro e a oferecer-se para trair o Mestre. Era excelente opor- 
tunidade que o “príncipe do potentado do ar” não perderia: 
“Após o bocado, imediatamente entrou nele Satanás” (Jo 13.27). 



18 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

Parece que Judas permaneceu nessa situação algumas horas: 
desde aquele momento até a condenação de Jesus. Depois, 
caiu em si e acabou suicidando-se (Mt 27.1-5).

Os desatinos, as inversões de costumes e valores, a ausência 
de paz entre homens e nações, a insegurança, as guerras do 
passado e do presente são resultado da soma dos pecados dos 
homens com intromissão de Satanás na esfera humana. Jamais 
alguém poderia atribuir tais coisas a Deus como culpado direto 
ou indireto. Não se pode também responsabilizar apenas 
o homem. Há reincidência nas desgraças que sobrevêm à 
humanidade que para entendê-las e explicá-las é necessário 
recorrer a uma fonte de informação extra-humana, que é a 
Bíblia. Ali o pano se levanta e aquele de quem emanam as 
forças ocultas do mal e que faz dos homens seus fantoches e 
instrumentos é revelado. Seu nome é Satanás e sua posição 
é a de “príncipe deste mundo”. Não foi sem razão que o 
caricaturista do século 19 pintou Satanás tendo ao colo 
Napoleão e dizendo-lhe: “Este é meu amado filho em quem 
eu tenho posto minha complacência”. No entanto, “o mais 
engenhoso ardil de Satanás é convencer-nos de que ele não 
existe”. Enquanto Deus diz “Eu sou o que sou”, Satanás 
declara, segundo o poeta francês Baudelaire: “O meu nome 
é Ninguém. Não há ninguém: de quem deveis ter medo? Ides 
tremer diante do Não-existente?”.

De fato, Satanás agora atua sobre os homens e a nossa luta 
é “contra os principados e potestades, contra os dominadores 
deste mundo tenebroso, contra as forças espirituais (ocultas) 
do mal, nas regiões celestiais” (Ef 6.12).



O REI DOS TERRORES

A MORTE É UM FLAGELO. Paulo denominou de “o último 
inimigo” (1Co 15.26). A luta pela sobrevivência começa antes 
do nascimento e continua a vida toda. Apesar de ser evento de 
todo dia, de toda hora, de todo instante, ninguém se acostuma 
com a ideia. A morte sempre provoca lágrimas, tristeza, dor e 
saudade. O único registro bíblico de que Jesus tenha chorado 
está relacionado com a morte (Jo 11.35).

A morte não estava nem poderia estar nos planos de Deus 
para o homem. O pecado foi o cavalo de Troia para introduzir a 
morte na criação de Deus. “Por um só homem entrou o pecado 
no mundo, e pelo pecado a morte.” “Pela ofensa de um, por 
meio de um só, reinou a morte” (Rm 5.12, 17). “A morte veio 
por um homem” (1Co 15.21). Deus preveniu Adão quanto à 
relação entre a morte e o pecado: “No dia em que dela comeres, 
certamente morrerás” (Gn 2.17). A morte está condicionada 



20 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

ao pecado em toda a Bíblia. “A alma que pecar, essa morrerá” 
(Ez 18.4). A recompensa (ou o salário) do pecado é a morte 
(Rm 6.23). Tiago explica o processo que dá origem ao pecado 
e acrescenta: “E o pecado, uma vez consumado, gera a morte” 
(Tg 1.13-15). Não haja dúvida e ninguém se iluda: a morte é 
de fato consequência do pecado. Morte nas Escrituras significa 
separação ou desintegração. Menciona-se a morte em dife- 
rentes aspectos: morte física, morte espiritual e morte eterna.

A morte física é a “cessação definitiva de todos os atos cujo 
conjunto constitui a vida dos seres organizados” (Littré). É a 
morte somatopsíquica. É aquilo que irremediavelmente reduz 
o corpo do indivíduo ao estado de putrefação, ao esqueleto e, 
por fim ao pó. A morte física é a desintegração do homem, a 
separação dos elementos material (o corpo) e espiritual (a alma 
ou o espírito). Para que o filho da viúva de Sarepta tornasse a 
viver, Elias orou: “Rogo-te que faças a alma deste menino tornar 
a entrar nele” (1Rs 17.21). Salomão descreve a morte em termos 
de separação: o pó volta a terra e o espírito volta a Deus.

Algumas pessoas nas Escrituras são descritas como mortas, 
sem, contudo, terem ainda experimentado a morte física. 
Jesus, por exemplo, referiu-se aos mortos que deveriam 
sepultar os seus próprios mortos. Chega-se facilmente à 
conclusão de que a Bíblia diz respeito às vítimas da morte 
espiritual. O homem está morto em suas relações espirituais, 
no seu intercâmbio com Deus. Morte espiritual é o estado em 
que se encontram os homens que ainda não se reconciliaram 
com Deus. O pecado é que provocou esta desintegração. 
“Os vossos pecados fazem separação entre vós e vosso Deus”  
(Is 59.2). A passagem mais acabrunhadora da Bíblia é Gênesis 
3.8: “Quando ouviram a voz do Senhor Deus, que andava no 
jardim pela viração do dia, esconderam-se da presença do 
Senhor Deus, o homem e sua mulher, por entre as árvores do 



21o rei dos terrores

jardim”. Esconderam-se porque tiveram medo. Tiveram medo 
porque haviam desobedecido. Da parte de Deus nada havia para 
infundir medo. Ele não estava exasperado nem com azorrague 
na mão. O medo foi um fenômeno psíquico provocado por uma 
atitude anormal do homem, isto é, o pecado. A partir deste 
primeiro pecado, o homem não tem tido comunhão fácil com 
Deus. O criador parece distante, mas não foi ele que se afastou. 
As relações foram prejudicadas por iniciativa do homem. Esta 
situação a Bíblia descreve como morte espiritual. Os crentes 
de Éfeso e Colossos, antes da aceitação do evangelho pregado 
por Paulo, estavam mortos em delitos e pecados (Ef 2.1, 5;  
Cl 2.13). Esse estado de morte espiritual não é definitivo nem 
irremediável. Há provisões para que a morte seja vencida, para 
que se restaure a comunhão do homem com o Criador.

A morte física é o prolongamento e o agravamento da 
morte espiritual. Quando o homem não faz uso das provisões 
acima referidas, ele é tragado pela morte eterna. Muito apro- 
priadamente é também denominada a segunda morte. A ela 
se referem quatro passagens: Apocalipse 2.11; 20.6, 14; 21.8. 
Nada tem a ver com morte física. É morte ainda no sentido 
espiritual, mas, agora, de duração igual à da alma, o que vale 
dizer, é eterna. É a separação de Deus para todo o sempre, pelos 
séculos dos séculos. O homem deve lembrar-se de seu criador 
e reconciliar-se com ele “antes que se rompa o fio de prata, e 
se despedace o copo de ouro, e quebre o cântaro junto à fonte, 
e se desfaça a roda junto ao poço, e o pó volte à terra, como o 
era, e o espírito volte a Deus, que o deu” (Ec 12.6-7).



GEMIDOS DA CRIAÇÃO

AO CONTEMPLAR OS CÉUS, a lua e as estrelas, Davi fica 
admirado com a preeminência dada ao homem: um pouco 
menor do que o próprio Deus e coroado de glória e de honra! 
E o mais impressionante é que Deus lhe deu o domínio sobre 
as obras da sua mão e colocou as coisas sob os pés do homem  
(Sl 8.3, 6). Na verdade, o homem seria o senhor de toda a criação. 

O homem não perdeu a posição primitiva de dominador 
das coisas criadas por causa da experiência pecaminosa de 
Adão. Por esta razão, vem ele fazendo maiores e mais sensa- 
cionais conquistas dos elementos da natureza: localiza e usa a 
energia elétrica, supera a gravidade, cria variedades novas de 
frutos através de enxertos, coloca em órbita da terra satélites 
de telecomunicações ou meteorológicos, constrói computadores 
eletrônicos, domina o átomo servindo-se de sua energia e 
pretende alcançar a lua dentro dos próximos quatro anos.



23gemidos da criação

Porém, a criação de Deus não deixou de sentir o impacto da 
queda do homem no pecado. Havendo íntima relação entre o 
homem e a natureza (unidade orgânica), o pecado atingiu de 
algum modo a criação. No mais importante capítulo da Carta 
aos Romanos, Paulo deixa suficientemente claro que “a criação 
está sujeita à vaidade; não voluntariamente, mas por causa 
daquele que a sujeitou, na esperança de que a própria criação 
será redimida do cativeiro da corrupção, para a liberdade da 
glória dos filhos de Deus” (Rm 8.20-21).

A criação não se corrompeu por sua vontade, como o pri- 
meiro homem. Não era pessoa para se corromper ou deixar se 
corromper. Ela foi levada de arrastão pelo homem, porque a ele 
estava sujeita. Foi corrupção automática e não voluntária. Ela foi 
amaldiçoada por causa do pecado de Adão: “Maldita é a terra 
por tua causa” (Gn 3.17). Esta corrupção é evidentemente não 
moral, mas física. (Vale a pena citar o Salmo 102.25-26 – Os 
fundamentos da terra e os céus “envelhecerão como um vestido”.)

É claro que essa corrupção ou degeneração não atingiu 
apenas o solo que o homem deveria lavrar. Partindo do princípio 
bíblico de que a obra da criação saiu perfeita, somos constran- 
gidos a relacionar com a queda os fenômenos destruidores da 
natureza. Chuva em demasia e seca, ciclones e tufões, calor e 
frio intensos, terremotos e erupções vulcânicas, porventura, 
visitariam o homem, se permanecesse em seu estado de 
inocência? Se dissermos que Deus permite essas coisas para 
punir a maldade humana, nada mais estaremos fazendo que 
relacioná-las de fato com o pecado.

A inteligência e as conquistas do homem têm sido inevita- 
velmente usadas pelo “continuamente mau” desígnio do coração 
humano. Cientistas como Alfred Nobel, Alberto Santos 
Dumont e Albert Einstein experimentaram decepções quando 
viram os usos de seus inventos para fins de destruição e morte. 
O homem deste século e a própria natureza vivem sob a pressão 



24 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

da ameaça de extermínio simplesmente por causa de recentes 
e terríveis descobertas. A maldade intrínseca do homem, 
sua sujeição ao “príncipe da potestade do ar”, a loucura e 
a insensibilidade de sua mente orgulhosa concorrem para a 
corrupção e desagregação das obras da natureza.

Por estas razões, Paulo, em sua linguagem poética, personi- 
fica a criação inanimada e diz: “Sabemos que toda a criação a 
um só tempo geme e suporta angústias até agora” (Rm 8.22). 
Está com dores de parto. Ela se alegrará, porém, porque “será 
redimida do cativeiro da corrupção” (v. 21).



REAÇÕES DA SANTIDADE

PORQUE DEUS É SANTO e porque originalmente fomos 
criados em santidade, o pecado sempre provoca uma reação. 
Embora tão constante e tão reclamado pelo homem, o pecado 
é uma anormalidade. As reações produzidas são comumente 
conhecidas pelas palavras castigo ou juízo. Não quer isto dizer 
que Deus esteja impaciente e furioso com descontrolado desejo 
de soltar a vara nas costas dos transgressores. Não foi assim o 
trato dispensado a Adão, após o mais grave delito da história. 
O Senhor Deus não gritou, não se desorientou; chamou, con- 
versou, explicou e misturou a justa sentença com a primeira 
promessa de perdão e salvação (Gn 3.8-19). O que ele fez era 
o que se podia esperar. Se ele não agisse assim, teríamos uma 
decepção: estaríamos na presença de um Deus sem santidade, 
sem justiça e sem amor. O homem, por sua vez, embriagado 
pelo pecado, desceria mais depressa e mais vertiginosamente, 



26 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

aceitando como verdadeiras as mentiras do tentador (“é certo 
que não morrereis”). A reação da santidade construiu o pri- 
meiro dique ao desencadeamento do pecado e a manifestação 
de seu amor vaticinou o extermínio irrevogável e final de Satanás. 
O bispo Lesslie Newbigin, da Igreja do Sul da Índia, diz que 
se Deus tratasse o pecado seria o fim de todas as coisas. “So- 
mente há justiça porque Deus o sustenta; somente há verdade 
porque Deus a preserva. Se Deus tratasse o errado como se 
fosse verdade, isto seria o fim de todas as coisas. A ira de Deus 
é revelada dos céus contra toda a injustiça dos homens. Se 
não fosse assim, não haveria justiça.” As reações da santidade 
de Deus, pelo livre exercício de justo juízo (ou de sua ira) são, 
pois, naturais e benéficas. 

Desde sua intromissão, o pecado tem aborrecido sobrema- 
neira ao homem. Alguns chegam à feliz conclusão de que é 
muito mais fácil e melhor evitá-lo e lutar desesperadamente 
contra ele. As reações da santidade de Deus e da santidade 
original do homem, da qual restam uma vaga lembrança e 
uma melancólica saudade, criam embaraços ao livre exercício 
do pecado. Deus se serve destes meios naturais para impedir 
a derrocada final. São medidas de repressão.

As manifestações são variadas e sintomáticas. Ora é o sen- 
timento de frustração provocado pela ausência do prazer peca- 
minoso e pela não compensação do pecado (é o caso do filho 
pródigo, em Lc 15.17); ora são as reações do corpo físico que 
não se adapta ao pecado e sofre (é o caso referido em Rm 1.27);  
ora é o cumprimento do preceito de que “um abismo chama 
outro abismo” (Sl 42.7) e a formação de uma cadeia de pecados, 
que não se esperava nem se desejava (é o caso de Davi, em 
2Sm 11); ora são os desequilíbrios psíquicos e emocionais 
resultantes de prática insistente de pensamentos e atos peca- 
minosos (é o caso de Saul, em 1Sm 16.14-23).



27Reações da santidade

A santidade e a justiça de Deus, porém, reclamam muito 
mais. Todos se fizeram culpados. O mesmo capítulo que in- 
forma que “por um só homem entrou o pecado no mundo, e 
pelo pecado a morte”, declara que “por uma só ofensa veio o 
juízo sobre todos os homens para condenação” (Rm 5.18). Em 
Adão e individualmente “todos pecaram e carecem da glória de 
Deus” (Rm 3.23), o que quer dizer: “Tanto na realidade como 
em consciência todos estamos muito distantes da luz ofuscante 
da perfeição divina”. Ninguém tem qualquer vantagem, pois 
todos estão debaixo do pecado, tanto gentios como judeus, 
assim os que pecaram sem lei como os que com a lei pecaram 
(Rm 3.9,2-12). “Não há acepção de pessoas” (Rm 2.11). “Porque 
Deus a todos encerrou na desobediência” (Rm 11.32). É uma 
situação dolorosa, porém necessária. O manto de culpa envolve 
toda humanidade, quer os homens queiram ou não, quer 
reconheçam ou não os seus próprios pecados. Esta é a maior 
reação da santidade de Deus e o mais legítimo desempenho de 
sua justiça. Porém, outro atributo de Deus é o amor. É por meio 
do amor – de que a humanidade é alvo – que Deus salva e livra 
da culpa. Afinal “Deus a todos encerrou na desobediência, a 
fim de usar de misericórdia para com todos” (Rm 11.32).



PARTE 2

A RECONSTRUÇÃO
“Eis o Cordeiro de Deus que tira o pecado do mundo!” 

(Jo 1.29).



O SENHOR PROVERÁ

O VELHO E O MOÇO subiam as encostas da montanha.  
O jovem carregava lenha sobre os ombros e o ancião levava 
fogo e um instrumento penetrante. Vieram de longe. Que iriam 
fazer lá em cima? Seriam alpinistas? Estariam com a intenção de 
acampar por alguns dias? Não. O caso é outro. O pai e o filho 
iam oferecer a Deus um sacrifício expiatório. O mais idoso, 
embora calado, aparentava um semblante tranquilo e resoluto. 
O rapaz é que, desde o início da viagem, não estava entendendo 
a ausência do animalzinho usado nos holocaustos da família 
(um cordeiro sem defeito, macho de um ano, ou um cabrito). 
Não mais contendo a natural curiosidade, quebrou o silêncio:

– Meu pai! Eis o fogo e a lenha, mas onde está o cordeiro 
para o holocausto?

O pai, que esperava para qualquer momento a pergunta, 
continuou a subir e, sem se perturbar, respondeu:



30 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

– Deus proverá para si, meu filho, o cordeiro para o  
holocausto.

O moço aceitou a explicação, ou melhor, a solução para o 
problema. Afinal de contas, o pai tinha bagagem extraordi- 
nária de experiências religiosas e havia aprendido a confiar 
em Deus em qualquer circunstância. Cerca de quarenta anos 
antes, o ancião, chamado por Deus, saiu da terra de seus pais 
pela fé, sem saber aonde ia, e tudo deu certo. Quantas vezes 
ele, o filho, ouvira da mãe e do pai a história de seu próprio 
nascimento! O pai, já idoso, impossibilitado de gerar filhos, 
e a mãe, estéril e avançada em anos, viram também pela fé, 
o cumprimento da promessa de Deus de que eles teriam um 
filho e uma descendência tão numerosa como a areia na praia, 
o pó na terra, as estrelas no céu. Ora, o pai sabia o que estava 
fazendo. O jeito era aguardar os acontecimentos e confiar 
também no Elohim-Jireh (Deus proverá).

Chegados à parte mais alta da montanha, o velho e o moço 
depuseram no chão os apetrechos do sacrifício. O ancião 
ajuntou umas pedras espalhadas por ali e com elas edificou 
um modesto altar, sobre o qual dispôs a lenha. O jovem 
acompanhava todos os movimentos e olhava ao redor na 
expectativa de localizar o cordeiro ou cabrito para a cerimônia. 
Eis quando o pai se aproxima e carinhosamente coloca as 
mãos sobre os ombros do filho, contando-lhe um pormenor 
que até então ocultara:

– Meu filho! No dia anterior à nossa viagem, Deus me 
chamou e ordenou: “Toma teu filho, teu único filho, Isaque, 
a quem amas, e vai-te à terra de Moriá; oferece-o ali em 
holocausto, sobre um dos montes, que eu te mostrarei”. Por 
esta razão não trouxemos o cordeiro, mas tenho inabalável fé 
de que ele nos fará descer juntos deste monte, pois você é o 
único filho e Deus me garantiu que por seu intermédio será 



31o senhor proverá

chamada numerosa a minha descendência. Não sei exatamente 
qual a providência divina, mas sei que Deus é poderoso até 
para ressuscitá-lo dentre os mortos. O Senhor proverá. Vamos!

Depois destas palavras, evidentemente pronunciadas com 
embargo, Abraão “amarrou Isaque seu filho e o deitou no altar, 
em cima da lenha; e estendendo a mão, tomou o cutelo para 
o imolar”. Estava para sacrificar o seu unigênito, quando do 
céu lhe bradou o Anjo do Senhor:

– Abraão! Abraão! Não estendas a mão sobre o rapaz e nada 
lhe faças; pois agora sei que temes a Deus, porquanto não ne- 
gastes o filho, o teu único filho.

Ato contínuo, viu Abraão atrás de si um carneiro preso entre 
os arbustos. Era a primeira grande experiência de fé da qual 
Isaque participava conscientemente. Abraão desamarrou-o e o 
levantou da lenha e, em lugar de seu filho, ofereceu o carneiro. 
Deus havia provido. Deus não falhara. Aquele luar daí por 
diante seria conhecido pelo nome Jeová-Jireh (o Senhor proverá). 
O velho e o moço desceram juntos as encostas da montanha 
com os pensamentos fixos no Provedor de todos os que nele 
confiam (Gn 22.1-9; Rm 4.18-22; Hb 11.8-19; Tg 2.21-23).

Os textos dos quais se tirou a história acima declaram que 
o propósito da estranha ordem de Deus era submeter Abraão à 
prova. Não foi, porém, o único. É bem provável que Deus qui- 
sesse mostrar objetivamente seu aborrecimento por sacrifício de 
crianças, comum entre os povos, no meio dos quais vivia Abraão. 
Deus ordenou-lhe isso somente para impedir que o fizesse.

Um terceiro propósito é evidente: há no desenrolar de tudo 
uma preciosa e bela prefiguração do amor de Deus e do sacri- 
fício expiatório de Jesus. Um pai oferece seu filho unigênito 
(figura profética do amor divino) e uma substituição é consu- 
mada (representação profética da morte substantiva de Jesus). 
Aliás, um dos nomes mais simpáticos e significativos de Jesus 
é o Cordeiro, sem dúvida relacionado com sua obra vicária 



32 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

e com a cena do monte Moriá (só no livro de Apocalipse 
a palavra Cordeiro, referindo-se a Cristo, ocorre 31 vezes).  
As palavras de Abraão – “Deus proverá para si o cordeiro” – são 
muito oportunas tanto nas circunstâncias daquele episódio 
como nas circunstâncias em que se encontra toda a humani- 
dade. Deus iria providenciar um cordeiro (animal) para ser 
oferecido em lugar de Isaque, e o Cordeiro (o Senhor Jesus 
Cristo) para dar a sua vida em lugar dos transgressores.  
É curioso observar que Abraão usou o verbo prover no futuro, 
antes e depois do sacrifício. Ele disse “o Senhor proverá” e 
não “o Senhor proveu”.

Passaram-se dois milênios. Muitas coisas aconteceram. 
Boas e más. O importante, porém, é que certo dia, João Batista 
viu Jesus que vinha para ele e exclamou: “Eis o Cordeiro de 
Deus que tira o pecado do mundo” (Jo 1.29). Na singeleza 
dessas poucas palavras, João descreveu a extensão da obra 
do Senhor Jesus Cristo e anunciou o início do maior e mais 
extraordinário programa de recuperação da história: Jesus tira 
o pecado do mundo.

A orquestra pode começar a música; o coro se levante e 
inicie o cântico; rostos tristes e abatidos se alegrem; fujam as 
nuvens e desponte o sol mais brilhante do que nunca. O pano 
se levantou e o mais sensacional capítulo da história teve seu 
início. Assistimos ao seu desenrolar!



TRANSFERÊNCIA E SUBSTITUIÇÃO

O HOMEM TOMA PROVIDÊNCIAS prevendo alguma 
dificuldade futura. Ele não sabe precisamente o que acontecerá 
e por esta razão previne-se de várias maneiras para enfrentar 
diversas e possíveis situações. Deus também é providente, mas 
age de maneira muito mais acertada e econômica, por causa de 
sua infinita sabedoria. O criador não deixou de criar o homem 
só porque de antemão sabia que ele escolheria a pior parte e 
arrasaria completamente. Mas, ciente de que o homem faria 
mau uso de sua liberdade e cairia em pecado, providencia, com 
espantosa antecedência, um meio de recuperar tanto a criatura 
como a criação.

O plano de salvação “pelo precioso sangue, como de cordeiro 
sem defeito e sem mácula, o sangue de Cristo”, era “conhecido, 
com defeito, antes da fundação do mundo, porém manifesto 
no fim dos tempos” (1Pe 1.19-20). Quando Jesus Cristo foi 



34 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

entregue ao clero e ao poder civil, isto não estava fora de 
determinado desígnio e presciência de Deus (At 2.23). A vida 
eterna foi prometida “antes dos tempos eternos” (Tt 1.2). Nos 
planos de Deus, o Cordeiro foi morto “desde a fundação do 
mundo” (Ap 13.8).

Um dos mais odiosos resultados do pecado é a sensação 
de culpa. O pecado original e o pecado individual deixam a 
impressão de que de fato erramos o alvo e estamos em falta 
perante a santidade de Deus. Pode ser um vago e leve senti- 
mento para alguns e uma forte e insuportável comoção para 
outros. É exatamente neste terreno que a providência de Deus 
começa a agir. O enviado de Deus pretende livrar-nos primeiro 
da culpa do pecado. Isso ele fez de maneira assombrosamente 
maravilhosa e, ao mesmo tempo, simples e legal. O Cordeiro 
de Deus assume consciente e voluntariamente as nossas culpas 
e sofre no corpo e no espírito as conseqüências naturais. Há 
uma transferência (a culpa de nossos pecados do passado, 
do presente e do futuro passam para a responsabilidade de 
Cristo) e uma substituição (ele recebe em nosso lugar toda 
justa retribuição que nossos pecados merecem). O resultado 
é a eliminação definitiva e irrevogável de nossa culpa pelo 
cumprimento da punição que ela merece. Significa a libertação 
da culpa do pecado; não mais somos réus! Este livramento foi 
operado na sexta-feira da Semana da Paixão, entre o meio-dia 
e às três horas da tarde, no lugar da caveira, um pouco fora 
da cidade de Jerusalém.

Centenas de pessoas acompanhavam sem entender o 
desenrolar da Paixão de nosso Senhor Jesus Cristo. Outras 
a assistiram por antecipação, por meio de revelações espe- 
ciais de Deus. Davi viu e anotou mais o aspecto exterior, os 
detalhes de posição, dor, sofrimento e sede; a zombaria dos 
circunstantes, a distribuição das peças de roupa e o sorteio 
da túnica de Jesus (Salmo 22). O profeta Isaías viu o aspecto 



35TRANSFERÊNCIA E SUBSTITUIÇÃO


espiritual e o significado profundo da Paixão. Eis o resumo de 
tudo que ele anotou:

– Vi os descendentes de Adão desgarrados como ovelhas sem 
pastor nem direção. Vi um homem sem aparência e mui desfi- 
gurado, porém impressionantemente reto e justo. Vi quando 
ele tomou e levou espontaneamente sobre si as dores, as trans- 
gressões, as iniquidades e o pecado deles. Ouvi-o interceder 
pelos transgressores. Vi-o ser traspassado, moído, oprimido, 
humilhado, ferido e levado como cordeiro ao matadouro. Per- 
cebi que ele não abriu a boca, para se defender, para se queixar, 
para praguejar. Vi o momento quando o castigo (que nos traz a 
paz) caiu pesadamente sobre ele. Vi o solene instante em que ele 
deu a sua alma como oferta pelo pecado, derramando-a na morte. 
Vi quando lhe deram atestado de óbito e ele foi cortado da terra 
dos viventes. Vi o lugar de sua sepultura. E vi também a sua pos- 
terior ressurreição e seu contentamento por causa do resultado do 
penoso trabalho de sua alma. (Extraído de Isaías 12; 52.13-53.)

Esta foi a extraordinária contribuição de Deus e de seu filho 
Jesus Cristo para que a certeza e a sensação de perdão substi- 
tuíssem a impressão de culpa de que éramos possuídos. “Deus 
amou ao mundo de tal maneira que deu seu filho unigênito” 
e Jesus amou a ponto de dar “a própria vida em favor de seus 
amigos” (Jo 3.16; 15.13). Graças ao sacrifício de Cristo, Deus 
apaga as nossas transgressões, de nossos pecados não se lembra 
e desfaz como a névoa ou a nuvem tudo que ficou para trás  
(Is 43.25; 44.22). O pecador pode exclamar como o rei Ezequias: 
“Lançastes para trás de ti todos os meus pecados” (Is 38.17). Ou 
como Paulo: “Esse viver que, agora, tenho na carne, vivo pela 
fé no Filho de Deus, que me amou e a si mesmo se entregou 
por mim” (Gl 2.20).

Os benefícios da expiação levada a efeito por Jesus se esten- 
deram a todos, sem distinção. “Ele é a propiciação pelos nossos 
pecados e não somente pelos nossos próprios, mas ainda pelos 



36 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

do mundo inteiro” (1Jo 2.2). Porém, na realidade, poucos se 
beneficiaram dela. A razão é simples. O perdão de pecados 
não é algo automático, só porque Cristo morreu. O perdão 
não pode ser obrigatório. Até nisto Deus é coerente e permite 
que o direito de escolha funcione. O livramento da culpa do 
pecado é para quem deseja, é voluntário. Ele aplica os méritos 
da morte expiatória de Cristo naqueles que querem e buscam a 
salvação de suas almas e satisfazem as condições de arrependi- 
mento e fé na pessoa e na obra de Jesus. É como um presente 
que alguém oferece: somente será nosso se quisermos aceitar.

“Eis o Cordeiro de Deus que tira o pecado do mundo”. 
Acabamos de ver como ele tira do homem a culpa do pecado. 
Esta parte de sua obra já foi feita há dois milênios. “Cristo 
morreu, uma única vez, pelos pecados, o justo pelos injustos, 
para conduzir-vos a Deus” (1Pe 3.18).



MESA BEM SUPRIDA

NUMA OCASIÃO Paulo gritou por socorro. A pressão era 
forte demais e os recursos eram mínimos e impotentes. Foi a 
única vez em que ele se sentiu desventurado e vencido. Clamou 
por auxílio de fora: “Quem me livrará do corpo desta morte?”. 
Refere-se o apóstolo aos efeitos do maior estrago causado pela 
queda de nossos primeiros pais: a contaminação de sua natu- 
reza interior pelo pecado. O socorro não demorou e veio por 
intermédio do Cordeiro de Deus. O sentimento de gratidão, 
talvez, nunca fora tão intenso como nessa ocasião: “Graças a 
Deus por Jesus Cristo, nosso Senhor” (Rm 7.24-25).

Essa circunstância na vida de Paulo não é um caso isolado. 
Milhares de pessoas têm a mesma experiência. O homem não 
deseja apenas livrar-se da culpa do pecado. Ele quer ver-se livre 
do poder do pecado que exerce uma influência determinante 
no seu comportamento. Há provisões da parte de Deus para 
se obter essa vitória.



38 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

Desde que o homem pecou há um desequilíbrio entre a 
liberdade para fazer o bem e a liberdade para fazer o mal.  
O bem tem menos força que o mal. É mais fácil descer do que 
subir, nadar a favor da correnteza do que contra ela. Porém, 
graças a Deus, com o novo nascimento, a implantação de uma 
nova natureza, o equilíbrio se restabelece. É aí que o Cordeiro 
de Deus começa a nos libertar do poder do pecado. Alguns 
membros da Igreja de Corinto vieram das camadas mais 
degradantes da famosa cidade do pecado da Grécia antiga. 
No passado eles foram adúlteros, efeminados, sodomitas, 
bêbados, ladrões e impuros, mas agora não o são (1Co 6.9-11). Há 
indícios de que o coletor de Jericó amava o dinheiro. Todavia, 
logo após a conversão, Zaqueu espontaneamente se dispõe 
a distribuir com os pobres 50% de seus bens e se prontifica 
a reparar possíveis defraudações com o acréscimo de 400% 
(Lc 19.1-10). Todo novo convertido de início apresenta essas 
características de vitória sobre o pecado.

O crente recebe outro reforço de cima: a presença e o 
ministério santificador do Espírito Santo. Até verificar o novo 
nascimento, o Espírito trabalha do lado de fora, procurando 
convencer os homens do pecado, da justiça e do juízo (Jo 16.8). 
Com a experiência da regeneração, o Espírito Santo passa 
a trabalhar dentro do crente. Inicia uma tenaz resistência 
contra a carne (a natureza pecaminosa). “A carne milita contra 
o Espírito e o Espírito, contra a carne, porque são opostos 
entre si” (Gl 5.16). As provisões fornecidas pelo Espírito 
são inúmeras: Ele vivifica, ensina, guia, consola, fornece 
poder, santifica e assevera-nos que verdadeiramente somos 
filhos de Deus. “O fruto do Espírito é: amor, alegria, paz, 
longanimidade, benignidade, bondade, fidelidade, mansidão, 
domínio próprio” (Gl 5.22-23). 

Há extraordinários elementos à disposição do homem, dos 
quais ele pode captar e produzir grande energia espiritual. 



39mesa bem suprida

Um dos mais importantes é a fé. “Aquele que não pode ver 
o invisível; aquele que não pode ouvir o inaudível; aquele 
que não pode sentir o intangível – jamais poderá fazer o 
impossível.” A confiança constante no poder, nos recursos e 
na liberdade de Deus gera energia para se vencerem as mais 
difíceis circunstâncias. Segundo a Carta aos Hebreus, foi a fé 
a força motriz de todos os grandes vultos do Velho Testamento 
(a expressão “pela fé” ou “por meio da fé” ocorre vinte e uma 
vezes no capítulo 11). A luxúria da corte egípcia não exerceu 
poder sobre Moisés, graças ao dinamismo de sua fé (Hb 11.24-26). 
“Esta é a vitória que vence o mundo: a nossa fé” (1Jo 5.4). 
Ela “é um candelabro espiritual que ilumina e aquece a alma” 
(Tomás de Aquino).

Outro elemento gerador de energia espiritual é a leitura 
devocional da Palavra de Deus. A Bíblia conforta e encoraja, 
aumenta a fé e cria convicções, mostra onde fomos omissos ou 
transgressores e apresenta o padrão certo, dificulta o pecado e 
estimula a virtude. É a espada do Espírito colocada nas mãos 
do crente (Ef 6.17). A Bíblia é inspirada e útil “a fim de que o 
homem de Deus seja perfeito e perfeitamente habilitado para 
toda boa obra” (2Tm 3.16-17).

A prática da oração é de suma importância na vitória sobre 
o poder do pecado. “Pela oração – dizia Lutero – julgo-me 
mais forte do que Satanás; se não fosse, Lutero já há muito 
teria sido derrotado”. O crente ora para agradecer, para louvar, 
para suplicar, confessar pecados, para buscar direção, para 
interceder e, especialmente para ter comunhão com Deus.  
A oração é o método preventivo, pois Jesus ordenou: “Vigiai e 
orai, para que não entreis em tentação; o espírito, na verdade 
está pronto, mas a carne é fraca” (Mt 26.41). Situações das mais 
embaraçosas podem ser dissipadas pela oração. Ana derramou 
o excesso de sua ansiedade e aflição perante Deus e encontrou 
alívio e solução para seus problemas (1Sm 1.9-18).



40 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

Ezequias subiu ao templo e estendeu diante do Senhor 
a carta malcriada e ameaçadora de Senaqueribe e naquela 
mesma noite Deus providenciou o que parecia impossível  
(2Rs 19.8-37). O crente que aprende a fazer uso da oração 
é herói de muitas batalhas contra circunstâncias, contra 
indivíduos malévolos e contra o “príncipe deste mundo”. 
Alguém fez a preciosa descoberta: “Se estou ocupado demais 
para parar e orar, estou perdendo auxílio da mão que me 
pode ajudar”.

Outras e variadas influências cooperam para a libertação 
do poder do pecado. Ora é a camaradagem cristã; ora o serviço 
na causa de Deus; ora a carinhosa exortação de um irmão; 
ora uma poderosa visitação do Espírito de Deus na comuni- 
dade; ora o sermão que veio a calhar; ora um esforço especial 
coletivo de despertamento espiritual. E ainda, o privilégio da 
disciplina do Senhor, que Deus exerce “para aproveitamento, 
a fim de sermos participantes de sua santidade” (Hb 12.4-13).

A vitória sobre o pecado não é inconsciente, não se rea- 
liza por meios mecânicos. Deus providencia os recursos e os 
meios da graça, coloca-os ao alcance de nossas mãos e deseja 
que façamos uso deles. Mas não nos força. A vitória deve ser 
consciente e voluntária, por causa da natureza original do 
homem. Também não é por atacado, de uma vez para sempre. 
É preciso oferecer resistência ao pecado (Tg 4.7), esmurrar a 
carne (1Co 9.27), fazer morrer a natureza terrena (Cl 3.5) e 
andar em Espírito vez após vez, momento após momento.

“O Senhor é o meu pastor: nada me faltará”, inclusive pro- 
visões para a vitória sobre “o corpo desta morte”. A mesa está 
bem suprida e preparada na presença dos nossos adversários. 
Isso fez Deus enviando o seu próprio Filho, o Cordeiro que 
tira o pecado do mundo.



MAIS PODEROSO  
DO QUE A MORTE

A MORTE sobe pelas nossas janelas, entra em nossos palácios 
e extermina das ruas as crianças e das praças os jovens (Jr 9.21). 
A morte tem sido campeã invicta. “Não há nenhum homem 
que tenha poder sobre o dia da morte” (Ec 8.8). Não obstante 
ser detentora de tantos troféus e ter vitória fácil, a morte será 
finalmente vencida. “Quando este corpo corruptível se revestir 
de incorruptibilidade, e o que é mortal se revestir de imortali-
dade”, então se cumprirá a palavra: “Tragada foi a morte pela 
vitória. Onde está, ó morte, a tua vitória? Onde está, ó morte, 
o teu aguilhão?” (1Co 15.54-55). Alguém demonstrou possuir 
maior poder do que a morte. A vitória veio por meio do Cor-
deiro. “Graças a Deus que nos dá a vitória por intermédio de 
nosso Senhor Jesus Cristo” (v. 57). Ele é a ressurreição e a vida. 
Quem crê nele, ainda que morra viverá (Jo 11.25).



42 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

O homem não pode passar de uma para outra esfera da 
vida se seu corpo não experimentar profundas transformações.  
“É necessário que este corpo corruptível se revista de incor- 
ruptibilidade e que o corpo mortal se revista de imortalidade”  
(v. 53). No grande dia da ressurreição os mortos já se levan- 
tarão adaptados para a nova e mais elevada forma de vida.  
O corpo ressuscitará na incorruptibilidade (não pode corrom- 
per-se, deteriorar-se, não está sujeito à decomposição), em 
glória (não será afeto ao pecado, não descerá de sua posição) 
e em poder (não terá fraqueza, não sofrerá limitações até 
atingir o máximo do propósito divino para ele). O corpo será 
espiritual, isto é, “corpo em que a vida espiritual do homem 
predomina” (Kenneth Wuest). O corpo estará em função do 
espírito. O corpo ressuscitado de Cristo será o padrão: o Senhor 
Jesus “transformará o nosso corpo de humilhação para ser 
igual ao corpo da sua glória, segundo a eficácia do poder 
que ele tem de até subordinar a si todas as coisas” (Fp 3.21). 
“Sabemos que quando ele se manifestar, seremos semelhantes 
a ele” (1Jo 3.2).

Paulo fez uma importante e esperada explicação a respeito 
da situação dos crentes que estiverem vivos até à vinda do 
Senhor: eles serão transformados num momento, num 
abrir e fechar de olhos. Os seus corpos experimentarão uma 
rápida metamorfose que os torne positivamente iguais aos 
corpos erguidos do pó. O fenômeno de transformação será 
simultâneo com o da ressurreição.

Por meio da ressurreição dos mortos e da súbita transformação 
dos vivos, Jesus Cristo estará eliminando uma das consequências 
do pecado, a morte física, e libertando o homem da presença 
do pecado. Ao crente interessa a remoção da culpa, do poder 
e da presença odiosa do pecado. Ele aguarda a redenção 
final do espírito e também do corpo. O filho de Deus deseja 



43mais poderoso do que a morte

evidentemente aquela intervenção divina que suprima de uma 
vez por todas o desejo pecaminoso e a mínima impureza. O 
Cordeiro de Deus, que tira o pecado do homem, fará isto. 
Assim como Adão todos morrem, assim também todos “serão 
vivificados em Cristo” (1Co 15.22).



DO LADO DE FORA

A SEPARAÇÃO é algo natural e comezinho em nossos 
hábitos. Na mercearia separamos as coisas que precisamos 
e na banca de jornal separamos os jornais e as revistas que 
gostaríamos de ler. Separamos certos indivíduos para privarmos 
com eles uma intimidade maior. Separamos por ordem e 
assunto os livros e os papéis em nosso gabinete de trabalho. 
Ensinamos os nossos filhos a selecionar os companheiros e 
as amizades, observando o critério de costumes e moralidade.  
A falta de separação implica, muitas vezes, em desordem, 
confusão, anarquia, e inclusive, em desintegração da sociedade. 
A mistura dos filhos de Deus com os filhos dos homens, isto 
é, da linhagem religiosa de Sete com a linhagem profana de 
Caim, redundou na corrupção do gênero humano, por sua 
vez, provocou o juízo de Deus por meio do dilúvio (Gn 6.1-7).  
O espírito altamente liberal, amplo e ecumênico do rei 



45do lado de fora

Salomão, destruindo a necessária separação entre o culto 
monoteísta e a idolatria pagã, levou a nação israelita à bancarrota 
moral e espiritual por mais de trezentos anos (1Rs 11.1-8).

A separação é necessária para que haja sobrevivência. Sepa- 
remos do corpo um órgão doente com o propósito de impedir 
que este contamine aquele e o fio de vida se rompa. A separação 
emana do amor nesta e em outras circunstâncias. Quando a 
mãe separa o filho atacado de difteria dos irmãozinhos, ela não 
está amando mais os sãos e menos o enfermo. A necessidade 
e o amor levaram-na a agir daquela maneira.

No plano espiritual a separação é uma realidade. “Viu Deus 
que a luz era boa; e fez separação entre a luz e as trevas” (Gn 1.4). 
Até para a leitura das bênçãos decorrentes da desobediência 
deveria haver separação: as bênçãos seriam pronunciadas sobre 
o monte Gerizim; e as maldições sobre o monte Ebal (Dt 11.26-32). 
Entre o Santo Lugar e o Santo dos Santos, na planta do taber- 
náculo e do templo, deveria ser pendurado um espesso véu de 
estofo tricolor para fazer separação simbólica entre Deus e os 
homens, separação esta que foi desfeita quando Cristo morreu 
pelos nossos pecados e abriu novo e vivo caminho para Deus 
(Êx 26.33; Lc 23.43; Hb 10.19-22).

É, pois, muito natural e normal que Jesus mencione, em 
diversas ocasiões, a separação entre salvos e perdidos, entre 
justos e ímpios, entre bons e maus, entre crentes e incrédulos, 
que está para vir na consumação do século. Várias parábolas 
tratam deste tema escatológico. Das sete parábolas do reino, 
duas referem-se à separação final (Mt 13.25-30, 36-43, 47-50). 
Haverá separação entre a boa semente, o trigo (os filhos do 
reino) e o joio (os filhos do maligno), entre os peixes bons 
(os realmente convertidos) e os peixes ruins (os que somente 
fizeram uma declaração de fé). No sermão profético (Mt 24-25), 
encontram-se quatro referências de Jesus ao assunto. Haverá 
separação entre o servo bom e o mau servo; entre as virgens 



46 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

prudentes (os verdadeiros cristãos) e as virgens néscias (os 
cristãos nominais); entre os dois servos bons e fiéis e o outro 
negligente mau; entre as “ovelhas”, que ficarão à direita do 
juiz, e os “cabritos”, à sua esquerda.

Tal separação é imprescindível. É ocasionada pela constante 
rejeição da graça de Deus manifestada na pessoa e na obra de 
Cristo Jesus, por grande parte dos homens. É requerida porque 
a justiça é adorno de seu caráter e ele não pode consentir que 
justos e ímpios tenham na eternidade as mesmas prerrogativas 
e a mesma posição. Além do mais, ele não pode violar o direito 
que outorga ao homem de dirigir-se por determinação própria. 
Se a maioria não vai herdar a vida eterna, é simplesmente 
porque não quis tomar conhecimento da salvação nem se 
submeter às condições exigidas (arrependimento e fé), por 
motivos diversos e enganadores.

A separação entre crentes e descrentes está incluída na 
grande reconstrução em benefício dos salvos. Na descrição 
da nova ordem de coisas, João declara que os ímpios ficam 
de fora: “Quanto, porém, aos covardes, aos incrédulos, aos 
abomináveis, aos assassinos, aos impuros, aos feiticeiros, a 
parte que lhes cabe será no lago de fogo e enxofre, a saber, a 
segunda morte” (Ap 21.8). Ora, a segunda morte é a morte 
eterna, o prolongamento da morte espiritual, a separação de 
Deus para todo o sempre, pelos séculos dos séculos, através de 
“eras que tombam sobre eras em eterna sucessão” (W. Evens). 
Diz-se que nesse estado e lugar “haverá choro e ranger de 
dentes” (Mt 8.12). Ali “não lhes morre o verme, nem o fogo 
se apaga” (eternidade de condição), conforme Marcos 9.48.



TUDO ESTÁ FEITO

JOÃO BATISTA não estava enganado nem exagerando quando 
apresentou Jesus ao povo na qualidade de “o Cordeiro de 
Deus que tira o pecado do mundo”. Deve-se entender estas 
palavras ao pé da letra porque os acontecimentos escatológicos 
as confirmam. Jesus de fato veio para tirar o pecado do homem 
e também do mundo. O homem, uma vez isento da culpa e da 
nefanda presença do mal, totalmente recuperado, necessita de 
um ambiente perfeito para continuar a viver. “Ninguém põe 
remendo de pano novo em vestido velho. Nem se põe vinho 
novo em odres velhos” (Mt 9.16-17). O homem com nova 
natureza e novo corpo deve ser colocado em ambiente novo. 
A reconstrução operada pelo Cordeiro acompanha o rastro 
deixado pelo pecado e persegue-o até reparar todos os estragos. 
Jesus Cristo dará por encerrado seu trabalho quando puder 
dizer: “Eis que faço novas todas as coisas” (Ap 21.5). Deus não 
pode ser frustrado nos seus desígnios.



48 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

Coube a Pedro, mais do que a Paulo e a João, explicar o 
fato da destruição dos céus e da terra que agora existem, em 
linguagem clara, precisa e isenta de figuras de difícil interpre- 
tação. As palavras usadas por Pedro são técnicas e o linguajar 
bem poderia ser o de um homem entendido em ciências.  
O texto em apreço não se encontra nos livros proféticos, mas 
numa simples e pequena epístola de apenas três capítulos 
(2Pe 3.1-13). 

Pedro descreve o quadro da destruição da terra pelas  
seguintes expressões ou palavras:

1) Espirituoso estrondo. “Virá como ladrão o dia do Senhor, 
no qual os céus passarão com espirituoso estrondo” (v. 10). 
Dar-se-á um estampido muito forte, como se tivesse 
havido uma ensurdecedora explosão;

2) Incêndio. “Os céus que agora existem e a terra têm sido 
entesourados para fogo” (v. 7) “os céus incendiados serão 
desfeitos” (v. 12). As chamas lamberão implacavelmente 
todas as coisas;

3) Abrasamento. “Os elementos se desfarão abrasados” (v. 10 
e 12). Sob a ação do fogo é natural que tomem a cor da 
brasa, o vermelho. Os elementos vão incandescer;

4) Derretimento. “Os elementos abrasados se derreterão” 
(v. 12). Os corpos serão fundidos, passarão do estado 
sólido para o líquido;

5) “Desfazimento”. “Todas as coisas hão de ser assim desfei- 
tas” (v. 11; ver também versos 10 e 12). O incêndio pro- 
vocou o abrasamento, o derretimento e o desfazimento 
de tudo. O âmbito da destruição é imprevisível, embora 
se leia que a assolação vai envolver os céus e a terra, os 
elementos e as obras dos homens. A garantia do evento 
aparece no verso 7: “Ora, os céus que agora existem e a 
terra pela mesma palavra têm sido entesourados para o 



49tudo está feito

fogo”. A mesma palavra a que Pedro se refere é a palavra 
em virtude da qual as coisas visíveis e invisíveis, no céu 
e na terra, vieram à existência na obra da criação (Hb 5, 
1.3, 11.4; Lc 7.7; Gn 1, 3, 6, 9, 11, 17, 20, 24 e 26).

O estado imediato será de caos, cheiro de fumaça e morte. 
Porém não durará mais do que o necessário para a feitura de 
“novos céus e nova terra, nos quais habita justiça” (v. 13). Daqui 
em diante João toma a palavra e descreve por antecipação a 
beleza e a perfeição desse novo ambiente, do qual é herdeiro 
o vencedor (Ap 21.1-8). “Se somos filhos, somos também 
herdeiros, herdeiros de Deus e coerdeiros com Cristo” (Rm 8.17). 
A descrição é estremecedora: o primeiro céu e a primeira terra 
e o mar, com todas as desagradáveis recordações, não mais 
existem; e a morte, o luto, o pranto e a dor desapareceram. 
Deus mesmo estará com aqueles que lavarem as suas vestiduras 
no sangue do Cordeiro. As dores de parto cessaram e a criação 
não mais precisa gemer, pois acaba de ser redimida do cativeiro 
da corrupção “Por meio do segundo Adão (Jesus) e com ele, 
a criação inteira com seu Senhor – o homem – entrará numa 
cena de glória que será como Israel a separação do dono com 
acréscimo do quinto” (G.E. Hendereite).

O Cordeiro de Deus, agora, somente agora, repete as mesmas 
palavras proferidas sob intensa dor e densas trevas na Sexta-feira 
da Paixão: “Tudo está feito”. E acrescenta: “Eu sou o Alfa e o 
Ômega, o Princípio e o Fim” (Ap 21.6). Está completa a Grande 
Reconstrução! Aleluia!



ELE É DIGNO

NÃO É FÁCIL CANTAR em certas circunstâncias. Israel 
pendurou as harpas nos salgueiros às margens dos rios da 
Babilônia e se negou a entoar o canto do Senhor em terra 
estranha (Sl 137). Em compensação é impossível reter a 
vontade de expressar melodiosamente a vitória alcançada, a 
benção recebida e o triunfo obtido depois de árduos combates 
e amarga espera. Quanto maior a vitória, maior será o cântico.

A libertação do jugo egípcio e a passagem a seco pelo mar 
Vermelho deram origem ao cântico de Moisés, a antífona 
de Miriã e a várias outras expressões de louvor da parte dos 
judeus, Débora e Baraque cantaram um hino ao Senhor pelo 
fato de tê-los livrado da opressão do rei de Canaã. Ana entoou 
um cântico pelo nascimento de Samuel. Grande parte dos 
Salmos é composta de orações de louvor ao Todo-Poderoso 
por livramentos diversos.



51ELE É DIGNO

As notícias relacionadas com o nascimento e advento do 
Messias provocaram uma série de cânticos notáveis. Maria 
entoou o Magnificat, “o canto de alegria mais sublime que 
saiu dos lábios de uma criatura” (Matos Soares). Zacarias, por 
meio do cântico Benedictus, agradeceu o cumprimento das 
profecias messiânicas. Na madrugada do primeiro Natal uma 
multidão da milícia celestial rompeu os céus e apareceu aos 
pastores cantando “Glória a Deus nas maiores alturas”. O velho 
Simeão, entendido em profecias e em sinais dos tempos, tomou 
o menino Jesus nos braços e, dirigindo-se a Deus, disse-lhe: 
“Agora, Senhor, despede em paz o teu servo porque os meus 
olhos já viram a tua salvação, a qual preparaste diante de todos 
os povos” (Lc 2.25-35).

Desenvolvendo temas de profunda significação na Carta 
aos Romanos, Paulo, vez por outra, abre um parêntese para 
entoar um cântico à sabedoria, ao amor e ao poder de Deus. 
Na última parte do capítulo oito está o cântico de vitória e, no 
final do capítulo onze, o Hino de Adoração.

O povo da Bíblia é um povo que canta. Os crentes podem 
e sabem cantar. O que os impulsiona a cantar são as obras da 
providência divina. Deus não está morto, não está viajando, 
não está dormindo. Ele provê cada uma de nossas necessidades. 
Por isso cantamos. Entoamos hinos na igreja com os irmãos e 
em casa com os familiares. Cantamos nas cerimônias nupciais 
e nos ofícios fúnebres.

Na visão de Patmos, João teve a oportunidade de ver uma 
fantástica cena no céu. Quando o Cordeiro tomou o livro todo 
selado com sete selos para desatá-los, três diferentes grupos 
cantaram um novo cântico. O primeiro era formado por quatro 
anciãos; o segundo era constituído por anjos “cujo número era 
de milhões de milhões e milhares de milhares”; e o terceiro de 
“toda criatura que há no céu e sobre a terra, debaixo da terra e 
sobre o mar, e tudo o que neles há”. As palavras do cântico são 



52 A  GRANDE  RECONSTRUÇÃO

as mesmas com ligeiras variações. A ênfase é dada ao Cordeiro, 
que foi morto e com seu sangue comprou para Deus os que 
procedem de toda tribo, língua, povo e nação. Insistem em 
proclamar: “Digno é o Cordeiro de receber o poder, e riqueza, 
e sabedoria, e força, e honra, e glória, e louvor”. Sim, ele é 
digno (Ap 4-5).

Ele é digno porque nos amou e se entregou por nós antes 
que houvesse mundo. Ele é digno porque aceitou voluntaria- 
mente a culpa e a penalidade do pecado. Ele é digno porque 
põe diante de nós uma mesa bem suprida. Ele é digno porque 
é mais poderoso do que a morte. Ele é digno porque fez novas 
coisas. Ele é digno porque tirou o pecado do mundo.

Ele é digno de receber honra e glória da parte do homem. 
Ele merece reverência e afeto. E, acima de tudo, o Cordeiro 
é digno de absoluta confiança. A causa por ele liderada é 
nobre, obedece a um programa previamente elaborado e é 
vitoriosa. As vitórias mais sensacionais da história não são para 
comparar com a vitória do Senhor Jesus Cristo. Aderir a sua 
causa significa garantia ilimitada. Ele é digno de cooperação. 
Ajudemo-lo a ajuntar as peças desse quebra-cabeça que é a 
humanidade sob o domínio das trevas. Nesta época de movi- 
mentos secundários e, às vezes, duvidosos e sutis, deixemo-nos 
empolgar pela pessoa e pela obra de reconstrução do Senhor 
Jesus Cristo. Nada de divagações sem fim nem dispersão de 
forças. Ele disse: “Quem não é por mim, é contra mim: e quem 
comigo não ajunta, espalha” (Lc 11.23). Nada de neutralidade 
nem indolência. “Bendiz, ó minha alma, ao Senhor, e tudo o 
que há em mim bendiga ao seu santo nome” (Sl 103.1).




